**ФИЛОСОФСКИЙ ЯЗЫК КАК «ДОМ БЫТИЯ ЧЕЛОВЕКА»**

Алексеенко Алла Петровна

Харьковский национальный медицинский университет

 Мартин Хайдеггер (1889–1976), один из основоположников немецкого экзистенциализма, дал уникальное определение языка: язык есть дом бытия человека. В этом определении заложена глубокая сущность понимания языка и его значение в жизни человека: здесь таится и особое понимание мудрости, и огромная человеческая теплота, и скрытый мистический смысл.

Если исходить из понимания языка как средства человеческого общения, то в нем можно увидеть лишь техническую сторону. Но Хайдеггер видит в языке такие его стороны, которые могут быть осмыслены только при изучении его внутренней сути. Не всякое языковое общение может содержать в себе глубокий экзистенциальный смысл, который включает особое видение мира, его неповторимость, тайную сущность и т.д.

Такое содержание языка родственно с поэзией и не только. Подобные характеристики применимы вполне и к философскому языку. Это определяется теми вопросами, которые изучает философия, их вечностью, уникальностью и различным пониманием в зависимости от конкретно-исторической ситуации. Именно философские вопросы объединяют в себе, с одной стороны, стремление к поиску ответа на вопрос, что есть человек и каков смысл его существования на земле, куда мы идем, что нас ожидает в будущем и т.д. С другой стороны, философское знание всегда содержит в себе ценностный и морально-этический компоненты.

 Широта проблемного поля философии, начиная с вопроса об устройстве мира и заканчивая «самым интимным полем культуры», позволяет использовать тот поэтический настрой, который характерен для людей, обладающих даром особого восприятия мира и отражения этого видения в своем творчестве. Поэтому философы, как и поэты, отражают в своем языке сугубо индивидуальное понимание мира, которое носит глубоко личностный характер.

Еще римский философ Сенека писал: «Ведь как много поэты говорят такого, что или сказано, или должно быть сказано философами». У философов и поэтов возникают одни и те же вечные вопросы.

Дано ли нам предугадать,

Что предначертано судьбою?

И в чем земная благодать

Под силу ль разуму познать?

 Но нас, порою на беду,

 Томит желание понять:

 Зачем я есть, зачем живу,

 Кем раньше был, куда бреду?

Хайдеггеровский язык с большой буквы – это тот язык, который дает возможность понять сердце и душу изучаемой философской проблемы. В нем отражается смысл бытия эпохи, народа, традиции, обычаи, соединение мифа и реальности. Истинным познанием, по мнению Хайдеггера, является «вслушивание в язык». Философский язык отличается от языка конкретных наук. Именно поэтому для его восприятия нужна соответствующая подготовка, настрой в понимании того, что изложено в философском произведении. Смыслы, аккумулированные в языке, значительнее того, что люди могут сказать друг другу. Говоря другими словами, язык – это все лучшее, что есть в человеческом духе.

 Следует указать на важную связь, которую философия устанавливает между бытием, феноменом жизни и языком. Они нетождественны, хотя тесно взаимосвязаны. Человеческая жизнь укоренена – должна быть укоренена – в определенном, родственном ей месте, должна иметь топос родины. Она должна быть укоренена в философском языке, который характерным образом поддерживает и транслирует важнейшие темы, составляющие основу человеческой жизни: представление о богах и понимание Родины, домашнего очага, Дома как такового.

Методологія та практика лінгвістичної підготовки іноземних студентів.

Збірник матеріалів Всеукраїнської науково-практичної конференції.

23 квітня 2014 р. – Харків: ХНМУ, 2014 - 288 с., с. 6-8